
   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

481 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 

 

 " الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي"

 ( دراسة تحليلية لأبرز أعمال شعراء الشتات)

 

 إعداد الباحثة: 

 رشا غازي درباع 
 دكتوراة في قسم اللّغة العربيّة وآدابها، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الجامعة الإسلامية في لبنان، بيروت، لبنان. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

482 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 ملخص البحث: 

يعالج هذا البحث قضية الشعر الأندلسي الموريسكي، ومدى تأثير النكبة الموريسكية عليه، ويفتح آفاقًا جديدة أمام المناهج النقدية     
راق، الشعورية والنفسية والتاريخية، فيلقي الضوء على نقل تجربة الشاعر الموريسكي، والتعبير عن أحاسيسه المتعلّقة بالتشتّت والغربة والف 

 ي.إظهار مدى تأثيرها على المتلقّي، واعتماد منهج نقدي جديد في تفسير هذا الشعر المشتّت، وإظهار جمالياته وتأثيراته على الشعرالأندلسو 

هذين  الشتات"، واعتماد تطبيق  "شُعور  إلى حدّ كبير في شرح  اللذين يساهمان  النفسي  التاريخي والمنهج  المنهج  البحث على  يرتكز 
المنهجين على ثلاثة نماذج من قصائد أشهر الشعراء الموريسكيين، بغية إظهار الجماليات المعنوية واللفظية الشعورية البارزة في هذه 

 القصائد. 

يخلص هذا البحث إلى أنّ "تجربة الشتات" التي فُرضت على الشعراء الموريسكيين ساهمت إلى حدّ كبير في نقل أحاسيس هذا الشعب 
المشتّت ككل بطرق فنية شعرية مبتكرة تجاوزت فنون الشعر التقليدية، لتبدع فنونًا جديدة لم تكن موجودة من قبل، ممّا عزّز جاذبية 

يسكي، ودعانا إلى فتح آفاق جديدة لدراسة هذا الشعر المشتّت والمتواجد في المخطوطات الأندلسية المطمورة، والتي النّص الشعري المور 
 يمكن أن تساهم في إثراء الأدب العربي وتعزيز مكانته الجمالية والثقافية والحضارية. 

الشعر الأندلسي الموريسكي، النكبة الموريسكية، تجربة الشتات، الغربة والفراق، المنهج التاريخي، المنهج النفسي، :  المفتاحيةالكلمات  
 النقد الشعوري، الجماليات الشعرية، المخطوطات الأندلسية. 

 المقدّمة: 

بعد الغوص في أعماق قضايا الشعر الأندلسي ظهرت "للقضية الموريسكية" التي شغلت مساحة واسعة من "شعر الشتات الأندلسي" في  
م( لا سيّما وأنّها أثارت جدلًا واسعًا في التاريخين العربي والإسباني، نظرًا إلى ما حفلت به    1492هـ/    897نهاية القرن الخامس عشر ) 

وتعقيد ظهرت في تاريخ القرون الوسطى، حيث تداخلت فيها العوامل السياسية والدينية، الاجتماعية والاقتصادية، وتقاطع   من إثارة للجدل 
 هذا التداخل مع الجغرافيا والتاريخ والعلاقات الإستراتيجية الدولية. 

بعد سقوط غرناطة، آخر معقل من معاقل الحكم الأندلسي، تضاءل النفوذ العربي، وبدأ الإسبان يسترجعون بلادهم بالتدريج، وأُزيل    
ن اسم الأندلس عن العديد من الأقاليم العربية، وبعد نقض معاهدة السلام بين المسيحيين والمدجّنين )مسلمو الأندلس(، فُقِدَ التعايش بي

اصّة بعد حجز حرّيات المدجّنين تحت ستار التمسّك بالوحدة الدينية المسيحية، وبالتالي وَجَدَ المدجّنون أنفسهم إزاء واقع سياسي الإثنين خ
واجتماعي وديني جديد، دون وجود غطاء قانوني لهؤلاء المواطنين، وذلك كُلّه عرّض المدجّنين الأندلسيين لملاحقات قاسية من قبل 

 يين فرديناند وإيزابيللا بدعم من الكنيسة ومحاكم التفتيش، وبمباركة البابا ومساندة محاكم التفتيش الجائرة. الملكين الإسبان

الموريسكيين     اسم  أطلق عليهم  الذين  المدجّنين  إلى صدور طرد هؤلاء  أدّى  ر والعلن،  السِّ في  الفريقين  بين  وبالتالي    1هذا الصراع 
 أصبحت هذه الهوية الحضارية الجديدة ملازمة لهم لتختزل في طيّاتها عذابات هذا الشعب الموريسكي ومعاناته.

 
 . 318، ص1هارفي، ل. ب: تاريخ الموريسكيين السياسي والاجتماعي والثقافي ضمن الحضارة العربية في الأندلس، ج   1

"، والإسبان عنيوا بذلك المسلمين  Moroأخذ مصطلح الموريسكيين تفسيرات متعددة، فالكلمة عند بعض الدارسين تعني تصغيرًا لكلمة مسلم أو "مورو 

 مشتقة من كلمة مسلم، أمّا مورو فهي تصغير لها. Moriscosالأصاغر، وكلمة 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

483 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

م(    1609هـ /    1018لقد أدّت النزاعات المتتابعة إلى صدور قرار طرد الموريسكيين من وطنهم، فأصدرت السلطات الإسبانية سنة )    
بكلّ قرارًا بذلك على الرغم من أن هؤلاء كانوا يشكّلون مكوّنًا أساسيًا من مكوّنات النسيج الاجتماعي الاسباني، وسعت السلطات الإسبانية  

إلى إخضاع الموريسكيين عن طريق مصادرة أملاكهم، وتعذيبهم صلبًا، أو نفيًا أو حرقًا ورميهم في عرض المحيطات والبحار   الوسائل
 إلى أن توصّلت إلى نفيهم وطردهم إلى بلاد متعدّدة شمالًا وجنوبًا في كافّة أصقاع الأرض. 

)المورافيليا الإسبان  من  فئة  معارضة  رغم  والدين،  القانون  باسم  تتمّ  كانت  والإنسانية  والدين  للقانون  المنافية  الإجراءات  لهذه 2هذه   )
 الإجراءات، إلّا أنّ الأمر النهائي قضى بإقصائهم نهائيًا وطردهم من وطنهم، وعمل على تشتّتهم في أرجاء المعمورة، وقد بدا ذلك ماثلًا 

 في شعرهم المُشتّت الذي عبّر عن حالهم ومعاناتهم. 

تات هو المصير الذي فرض على هؤلاء الشعراء الأندلسيين الموريسكيين الذين حملوا معهم تراثهم وذكرياتهم بعيدًا عن أوطانهم     فالشَّ
 ها. وخلّانهم، واستمرّت جذور هذا الشعر راسخة في أرض الأندلس )إسبانيا اليوم( وغيرها من البلدان التي نزحوا إليها وتشتّتوا، وعاشوا في

يهم، والواقع أنّ شعراء الأندلس الذين كانوا يعانون، ويشاهدون بأعينهم مدى الظلم والاضطهاد والدمار الهائل لتلك البلاد التي بنوها بأيد   
ممالك وأحبّوها بقلوبهم، لجأوا إلى كتابة هذا الشعر، وتفنّنوا في إبداع ألوانه وفنونه الجديدة، فكان الشعر المستغيث، وكان شعر رثاء ال

 والمدن، وكان شعر الحزن والفراق والتشتّت، وجاء هذا الشعر نابعًا من صميم مأساة الأندلس، التي لم يشهد التاريخ لها مثيلًا من قبل.

  استمرّ هؤلاء الشعراء الموريسكيون في نظم هذا الشعر الشتيت، وتابعوا التغنّي به لأنّه كان يثبت هويّتهم وانتماءهم للأندلس، وللعصر    
الذهبي الزاهي الغابر، ومضوا ينشدونه في أغانيهم وأشعارهم وموشّحاتهم، وينشرونه في كافة البلدان والأقطار، معبّرين به عن عمق 

 ة التاريخية، التي طمست هويّتهم الأساسية التي أنكرها عليهم الإسبان المسيحيون لأسباب دينية وسياسية وإقليمية خالصة. المأسا

 الإشكالية:

بعد الغوص في أعماق قضايا الشعر الأندلسي الموريسكي، ظهرت أمامي إشكالية "شعر الشتات" وظهوره في معظم قصائد الشعراء   
الأندلسيين الموريسكيين، حيث تميّز بتنوّع فنونه وموضوعاته، فكان من بين الأساليب الشعورية التي استخدمها الشعراء الموريسكيون  

 ق تأثيرات فنية وجمالية ومعنوية.  لإثراء قصائدهم وتحقي

يهدف هذا البحث إلى استكشاف دور "شعور الشتات" في تشكيل بنية النص الشعري الموريسكي الذي أثّر بشكل كبير على تطوّر    
الشعر الموريسكي الذي نشأ في بيئة ثقافية غنيّة ومتنوعة، خلال القرون الوسطى، وتتمحور الإشكالية الرئيسية لهذا البحث حول كيفية 

 وريسكيين لـ "شعور الشتات" النفسي في قصائدهم وأشعارهم، وبالتالي يمكن صياغة الإشكالية في السؤال الآتي: استخدام الشعراء الم

المنفى في   الذي تركه  النفسي والاجتماعي  الموريسكي؟ وما الأثر  للشعر  الجمالية  البنية  الشتات في إعادة تشكيل  كيف أسهم شعور 
 الخطاب الشعري الأندلسي؟

 
 المورافيليا: جماعة الإسبان المسيحيين المعتدلين.  2

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

484 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

يعتمد هذا البحث على المنهج التاريخي كإطار رئيسي لدراسة الشعر الموريسكي وتقديم وصف دقيق لدوافع وأسباب بروز هذا الشعر،   
ويركّز المنهج الاجتماعي النفسي على تحليل مظاهر الشعر وتفسيرها لفهم أعمق الخصائص الفنية والجمالية والشعورية التي تميّز هذا  

 الشعر.

أظهرت الدراسة أنّ الشعر الموريسكي يتميّز باستخدام مكثّف لهذه الناحية الشعورية، ممّا يعكس قدرة الشعراء الموريسكيين الأندلسيين    
على تحويل المشاعر إلى دلالات جديدة وفنون إبداعية حديثة غير مألوفة، هذا الاستخدام للمشاعر النفسية لم يكن عشوائيًا، بل جاء 

 لتحقيق تأثيرات فنية وجمالية تهدف إلى إبحار المتلقي وإثراء تجربة الشعر العربي. مقصودًا

 أهمية البحث وأهدافه:

يهدف هذا البحث إلى إلقاء الضوء على أهمية القضية الموريسكية، كونها مجالًا حضاريًا جديرًا بالدراسة والبحث والتأكيد على   - أ
خصوصية وقائع هذه القضية، على أساس أنّها جزء من حضارة عظيمة شكّلت ذاكرة أحزان "شعراء الشتات" وألمهم وتشرّدهم  

 شعرية، والأقطار البعيدة.في التراث والأدبيات والشعلات ال 
الموريسكيين وحضارتهم وتاريخهم وآدابهم وخاصّة شعرهم،  -ب بالشعراء  المهتمة  العربية  المكتبة والدراسات  إثراء  في  المساهمة 

فالحقبة الممتدة من بحور الستينيات وصولًا إلى القرن السادس عشر، نذر فيها وجود دراسة مخصّصة لهؤلاء الشعراء المشتّتين، 
المعاصرون   القدامى  اكتفى  لهول  بل  المؤلّفات والمراجع، نظرًا  التقطوها من  متناثرة هنا وهناك  الموريسكية بشذرات  للقضية 

 الصدمة، ممّا أفضى إلى عدم وجود مؤرخين باستثناء "المجهول" صاحب كتاب "أخبار العصر في انقضاء دولة بني نصر".

تبيان أهمية القضية الموريسكية، كونها مجالًا بارزًا في الحضارة العربية وقد شكّلت ذاكرة أحزان وألم شعراء الشتات الموريسكي،   -ج
ممّا يدعو إلى إجراء دراسات جديدة تكشف الحقيقة المأساوية والمجهولة من خلال الشعر المشتّت هنا وهناك، وبذلك تتخلّص هذه  

 ش والغبن، ويثبت هذا الشعب حقّه في استرجاع حقوقه المهدورة.القضية من التهمي

 منهج البحث:

 اعتمدت في هذا البحث على منهجين: المنهج التاريخي والمنهج الاجتماعي النفسي.  

 المنهج التاريخي:  -1
يزخر هذا المنهج بدراسة سِيَر الشعراء الأندلسيين الموريسكيين، وخاصّة دراسة ثلاثة قصائد لأبرز شعراء الشتات بإيجاز، وهذا  
المنهج ينفذ إلى المدخل التاريخي الموجز الذي يرسم ملامح الزمان والمكان لنشئة هؤلاء الشعراء، وفهم الأحداث التاريخية  

لواقع الحياتي للموريسكيين، ومنها علاقتهم بالإسبان والعالم الإسلامي والغربي من أجل استيعاب الأحداث والاجتماعية المتعلّقة با
المتعلّقة بحياة الموريسكيين والمتغيّرات الحاصلة بين طرفي الصدام والصراع، والاطلاع على الشواهد التي تصلح دليلًا على ما  

لك في سياق تاريخي للوصول إلى استنتاجات تفيد القضية الموريسكية مع نصل إليه من حيث الوصف والتحليل، ونصنّف ذ
 الابتعاد عن التطرّف والتحيّز إلى طرف معيّن، وعرض الأحداث بأمانة وصدق.

 المنهج النفسي الاجتماعي: -2

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

485 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

اعتمدتُ هذا المنهج لتحليل أسباب "ظاهرة الشتات" المتعلّقة بسقوط الأندلس، والتي أدّت بدورها إلى سقوط الإنسان الأندلسي، 
وتشتّته في قلب أوروبا والمغرب وأميركا وغيرها من الدول، وأرفقتُ ذلك كلّه بأقوال المستشرقين من أمثال "جوزيف رينو" أمين  

المؤلف لكتاب "تاريخ حكم العرب لإسبانيا" وأرفقتُ ذلك   Condieلمكتبة الأهلية في باريس، وكونديه  المخطوطات الشرقية في ا
 كلّه بأقوال المؤرّخين العرب من أمثال ابن بسّام والمقري وغيرهم...

ولا شكّ أنّ هذا المنهج ساهم إلى حدٍّّ كبير في رسم ملامح مأساة الأندلس، وتحدّث عن نفي وطرد الموريسكيين وتشتّتهم في أنحاء   
 الكرة الأرضية، وتعرّفهم إلى بعضهم بعضًا من خلال التبادل الثقافي والتجاري والدبلوماسي.

اللّغة العربية بين الاسبان والموريسكيين ممّا خلق نتاجًا شعريًا جديدًا بـ "لغة الألخميادو    اللّغة التي ابتكرها 3ولا ننسى انتشار  " هذه 
فيما  الموريسكيون لإخفاء لغتهم الأمّ )العربية الفصحى( عندما منعهم الحكّام الإسبان من التداول بها، فتناولوا اللغة الجديدة وتداولوها  

 بينهم، وكتبوا نتاجهم بها لاتقاء شرّ الأعداء. 

وقد عكست المخطوطات الألخميادية والأدبيات الموريسكية مشهدًا كبيرًا من حياة الموريسكيين الاجتماعية، وكذلك خطاب رجال الدين     
 الاسبان الكاثوليك، فكان النتاج الأدبي الإسباني، وهذا ما يمكن دراسته في ضوء علم الاجتماع.

 دوافع النّظم في "شعر الشّتات": 

يشغل "شعر الشّتات" مساحة واسعة من التراث الإنساني عامّة، والأدب الأندلسي خاصّة، فقد شغل أولئك الأندلسيون من ذوي الأصول   
قيسية الأموية هذا التراث بعيدًا عن أوطانهم الأصلية، ونقلوه إلى أوطان أخرى منها الجزيرة الإيبيرية، فجمعوا شتات قبائلهم وعصبياتهم كال

والمستعمرين والي الإسبان  من  فئات  إليها  أضافوا  بعدما  الأندلسية  الدولة  لواء  تحت  وجمعوها  المضرية  إلى  والبربرية  والحجازية  منية 
 والمولّدين، والصقالبة فيما بعد..

، إلّا أنّ معظمهم كان يتقن نظم الشعر خاصّة في  وهؤلاء كلّهم انفضوا تحت لواء الدولة الأندلسية وتفرّقوا في المعاقل والمدن والثغور  
الحنين والتشوّق إلى معاهدهم وأوطانهم الأصلية، واستمرت جذور هذا الشعر راسخة في أرض الأندلس بعد انهيار الدولة الإسلامية 

دة الكنيسة ومحاكم التفتيش، فما كان  الأندلسية، وتساقطت المدن في أيدي فرديناند وإيزابيللا، وتمادوا في فرض إملاءاتهم الجائرة بمساع
وحوش، منهم إلّا أن هدموا الدولة الأندلسية الإسلامية، وتركوها وقودًا للنار، وأعملوا السيوف في رقاب أهلها، وجعلوهم طعامًا للكواسر وال

الأ فنون جديدة فطغت  عندهم  بزغت  وبالتالي  والوجع،  والألم  الحسرة  بمشاعر  قصائدهم  وامتلأت  الأندلس،  على ملامح سكان  حزان 
 كالاستغاثة والحكمة ورثاء الممالك والمدن، والبكاء على المجد الزائل مشمولًا بالغصص والدعوة إلى التوحّد تحت راية الإسلام، وتزايد 

ك المغرب والعثمانيين بعدما فكّ الدمار بآخر معقل من معاقل الأندلس، وهو معقل "غرناطة" التي سقطت  الاستصراخ والاستنجاد بملو 
 بعد سقوط المدن الأندلسية مرسية، وبلنسية، وقرطبة وإشبيلية وجيّان وغيرها.

 
الألخميادو أو الألخمية   اللغة الألخميادو أو الألخمية من اشتقاق عربي ولكنهّ محرّف عن لفظ الأعجمية، أي اللغة القشتالية مكتوبة بالأحرف العربية. و   3

 مصطلحات اسبانية من ابداع مدجنين موريسكيي اسبانيا. 

 . 77أنظر: الصالح، صبحي: دراسات في فقه اللغة، ص 

\ 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

486 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

وهكذا سيطر الملكان الإسبانيان على "غرناطة" وتسلّما مفاتيح هذه المدينة من آخر سلاطينها أي عبد الله محمد الملقّب بالصغير،    
يرة  والذي غادرها مع أهل بيته وهو يجرّ أذيال الخيبة وراءه، فمشت إليه أمّه عائشة الحرّة، وكانت متجلّدة بالصبر، لتقول له كلمتها الشه

 تناقلتها الأجيال ]من الخفيف[: التي

 4ابكِ مثلَ النساءِ ملكًا مُضاعًا                       لم تُحافظ عليه مثلَ الرجالِ 

ثمّ وقف السلطان محمد الصغير يبكي على تلك القمّة وينتحب وسُميّ ذلك الموضع "بزفرة العربي الأخيرة"، وبذلك انطوى عهد آخر   
 هـ(.  940سلاطين غرناطة عام )

وبسقوط غرناطة انطوى تاريخ الإسلام حيث خلّف العرب وراءهم حضارة وآثارًا لا تزال مظاهرها باقية حتّى اليوم، بعد أن عمروها     
 م(.  1492هـ/   898م( إلى سنة ) 710هـ/   92أكثر من ثمانية قرون من سنة ) 

ثمّ بدأ إجلاء العرب عن فردوس أمّتهم المفقود تحت تأثير ظلم الإسبان الذين لم يفوا بعهود الرحمة والرأفة التي قطعوها على أنفسهم   
 في "معاهدة غرناطة" وتعهّدوا بها لآخر سلاطين الأندلس، ولم يكتفوا بذلك بل أطلقوا عليهم اسم "الموريسكيين". 

وهكذا كان سقوط غرناطة الفاجعة الكبرى التي شرّدت ما تبقّى من أهل الأندلس، ودعت إلى ظهور شعر "رثاء الممالك الزائلة"، فزخرت   
 الأشعار بمشاعر البكاء وإصدار الآهات والعودة بالذكريات إلى الأهل والأحباب والزمن الجميل. 

انعكست ظاهرة الشتات بوضوح في التجربة الشعرية الأندلسية، حيث أفرزت فنونًا جديدة كالاستغاثة والاستنجاد بالملوك العرب، وهذا     
 اللون فرضته عليهم ظروف الأندلس وعذاباتها القاسية.

ويقوم هذا اللون على استنهاض همم المسلمين، ومدّ يد العون لهم في جهادهم ضد نصارى الأندلس، الذين استغلّوا ضعف المسلمين    
فيما بينهم، فضاعفوا اضطهادهم لهؤلاء المسلمين، وطردوهم من أراضيهم، وشتّتوهم في مختلف أرجاء الأرض، فبقيت صفة التشتّت  

 ى يومنا هذا ولنفرّج قليلًا على توضيح معنا لفظ الشتات الذي شكله جزءاً كبيراً من تراث المورسكيين.ملازمة لهم ولشعرهم حتّ 

 التمهيد:

 الإطار النظري للشتات المبحث الأول:

 الشتات اصطلاحًا ولغة:

ليصبحوا   العالم  أوطانها في مناطق مختلفة من  المهاجرة من  الشعوب  تواجد  أماكن  الشتات على  أطلق مصطلح  الشتات اصطلاحًا 
مشتتين، فيها كمجموعات متباعدة، متفاعلة مع بعضها بمختلف الوسائل والطرق، بغية التنسيق والتحضير للعودة إلى أوطانهم فاصلة.  

 .بي الموريسكي اليومكما هذا هو حال الشعب المغر 

 
 . 31، دار المعارف، مصر، ص. 2م(: في الأدب الأندلسي، ط1966الرّكابي، جودت )  4

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

487 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

وقد أطلق على أماكن تواجد الشعوب المهاجرة من أوطانها المختلفة دياسبورا،  "  Diasiboraمصطلح الشتات في اليونانية يعني “   
 ليعيشوا فيها مشتتين، متباعدين، ريثما يعودوا إلى بلادهم. 

داياسبورا بمعنى الهجرة الجماعية التي أدت إلى إنشاء مجتمعات شتات كبيرة    "Diasporaوقد أتى هذا المصطلح في الإنجليزية "  
 .5مستقرة في الخارج " ولو قرأنا الأدب التشيلي لوجدنا أن أسلوبه لم يكن متجانسا خلال وبعد مدة الدكتاتورية ربما يسبب شتات المنفى" 

وحديثاً نذكر الشتات الأفغانستاني صاحب التاريخ الطويل يليه الشتات الأرميني الذي حصل بفعل الحوادث والمجازر المفجعة التي   
  ألمت بهذه الشعوب والشتات الأثيوبي الحاصل بفعل المآسي الاقتصادية والتجنيد والقمع السياسي انسحاباً إلى التشتت الفلسطيني والسوري 

 ي يومنا هذا مما يدفع هذه الشعوب للتشتت والتوجه نحو الدول المجاورة الأجنبية منها والعربية.الحاصلين ف

ولكن الشتات المغربي الأندلسي لم يتسبب بخلق شتات قديم وجديد فحسب بل يقوم أيضاً بتخزين الوقود اللازم للانفجار الداخلي ولا   
 ريب أنه يسير جنباً إلى جنب مع الشتات الفلسطيني نتيجة سيطرة الاستعمار الغاشم على أرزاق وأملاك شعب بأكمله.

 قال أبو إسحق: أي يصدرون متفرّقين، منهم من عمل عملًا صالحًا، ومنهم من عمل شرًّا.         
 ويقال: شتّ بقلبي كذا وكذا أي فرّقه، ويقال: أشتَّ بي قومي أي فرّقوا أمري. وشتّوا أمرهم أي فرّقوه. وقد استشتّ وتشتّت إذا انتشر.   
 .6ويقال: جاء القوم أشتاتًا، وشتات شتّات   
 ويقال: وقعوا في أمر شتّ وشتّى.  
 ويقال: إني أخاف عليكم الشّتات أي الفرقة.   
 وشتّ الأمر يشِتُّ شتاّ وشتاتاً: تفرّق. واستشتّ مثله، وكذلك التشتُّت.   
 :7ومنها قوْل بدوي الجبل   

 مشتّتينَ بعصْفِ الرّيحِ لا وطنُ         يلّمُّ الشَتاتَ بلوَاهُم ولا بَلَدُ 
 وهنا يعني أنّ القوْمَ شتّتهُم الرّيح أو فرّقتْهُم فأمسوا بِلا وطن يجمعَ أجزاءَ مصائبِهِم ولا بلَدَ يأويهِم.

 أسباب ودوافع شعر الشتات:

هذا الشعر متعلق بالحنين إلى الوطن الأم ويشكل جزءاً كبيراً من تراث الأدب الموريسكي فهو ينحصر في تذكر الوطن والتشوق إلى     
.  8معاهده وشكوى الغربة والابتعاد عن الأرض والأهل والخلان والندم على الاغتراب وتصوير التحسّرات على فقدان البلد والبعد عنه
وان  ويبدو أن هذه الظاهرة الإنسانية مشتركة بين البشر مهما اختلفت مشاعرهم وألوانهم وأزمانهم قديمًا وحديثًا. وقد تجلى ذلك في نشوء أل 
وفي  شعرية عفوية تجلت في سلوك الأفراد الذين باتوا يتذكرون الأيام الخوالي ويرجعون إليها في حُبٍّ جامح لتذكّر الحياة السعيدة الآفلة،  

محاولة استنجاد العودة إلى الماضي رغبة في الابتعاد عن آلام الحاضر المرير من خلال الهروب إلى استرجاع الماضي الهانئ ونسيان 
 الحاضر المؤلم. 

 
 . 165ابن عذاري: البيان المُغرب في أخبار الأندلس والمغرب، ص   5

 الزبيدي، محمد بن عبد الرزاق المرتضى، تاج العروس: جاء القوم شتاتاً وشتات، مادّة "شتّ" مصدر سابق.   6
   .م2021، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 643مجلّة العربي، العدد    7

 . 135، ص 1991طويل، يوسف: مُدخل إلى الأدب الأندلسي، بيروت، دار الفكر اللبناني،   8

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

488 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

وهذا ما دعا شعراء الأندلس الذين كانوا يشاهدون بأعينهم وحشية الدمار الهائل لتلك البلاد التي بنوها بأيديهم وقلوبهم ويشعرون      
في أساليب التعذيب    -محاكم التفتيش والسلطة    -بمدى المأساة الإنسانية التي جارت على المسلم الأندلسي حيث تفنن هؤلاء النصارى 

لنفي، مما جعل اليأس يدخل إلى قلوب هؤلاء الشعراء ويدعوهم إلى أن يلجأوا بصرخاتهم إلى قلوب الملوك العرب المغاربة،  والاضطهاد وا
وأيضا العثمانيين وغيرهم، بعدما تملكهم الأسى والذهول من هول ما رأوه لكن الآذان كانت تصم عن سماع النداء لانشغال هؤلاء بأحداث 

من أهل الأندلس من ملوك الطوائف الذين نسوا الله والدين فأنساهم الله أنفسهم وذلك ساهم في إزالة البلاد والعباد   بلادهم وهمومها وليأسهم
 بعدما تآمروا على بعضهم مع أعداء دينهم.

وعندما يأسى هؤلاء الشعراء من المساعدة، تفرقوا في كافة البلاد من المغرب حتى شمالي إفريقيا وحمل هؤلاء معهم الشعر الشتيت  
واستمروا يتغنون به خاصة أولئك الأندلسيون الذين دعوا بالمورسكيين فيما بعد، وتعددت ألوان هذا الشعر الذي يثبت هويتهم وانتماءهم 

 الأموي ومضوا ينشدونه في الأغاني والأشعار.  للأندلس وللعصر

 الدوافع التاريخية والنفسية المبحث الثاني: 

هذا الشعر المستغيث في الأدب الأندلسي وتنوع صوره وفنونه أضاف فنًا جديدًا إلى الشعر العربي الأندلسي بشكل خاص، لأنه نابع    
 من مأساة الأندلس التي لم يشهد لها نظير من قبل.

 أما الدوافع التي دعت إلى بروز هذا الشعر عند كثير من شعراء الشتات فهي كثيرة وأهمّها:       

 التأثيرات السياسية:  -1
إن ظاهرة تشتت الأندلسيين في بلادهم اتخذت شكلين من أشكال النزوح، نزوح طوعي قليل تمثل بالهجرة إلى المدن الأندلسية   

م، وأيضا الهجرة إلى المغرب؛ أما النزوح الإجباري فقد تمثل بقرار الطرد  1604التي لم تقع تحت الاحتلال الإسباني سنة  
عب بأكمله في موجات جماعية كبيرة تحت ضغط الظروف السياسية والاجتماعية، وقد م  فكان نفياً لش1609النهائي سنة  

تفرق هؤلاء في البلاد الأوروبية حيث دعوا بـ "الموريسكيين"، أما في البلاد الإسلامية الجزائر والمغرب وتونس ومصر و دمشق  
دنهم ومناطقهم التي خرجوا منها كالغرناطي والبلنسي  ولبنان والسودان وغيرها فقد دعوا بـ "الأندلسيين" بسبب انتمائهم إلى م

 والمرسي والمالقي والإشبيلي إلخ ..... 

وقُدّر عدد المنفيين من بلادهم بمليون نسمة أو أقل من ذلك وبقيت التخمينات مسيطرة على عملية الإحصاء الغير دقيقة. ولكن الحقيقة  
التي يفقهها جيداً الإسبان الكاثوليك هي أن الملايين من الموريسكيين شردوا واستؤصلوا من وطنهم حيث اتجهوا شرقاً وغرباً في جميع 

الم، ويمّموا وجهتهم شمالا وجنوبا حتى وصلوا إلى شمالي إفريقيا أو العالم الجديد )أمريكا( وقد وصف فون شاك ذلك بقوله:  أنحاء الع
"إخراج الموريسكيين من إسبانيا حلقات متصلة من التعاسة وحين نتأملها يجتاح الألم داخلنا، ونلعن أولئك الذين تسببوا في محنة شعب  

". وقد قاوم الموريسكيون باستعمال كل الوسائل من حمل  9مين جاهدوا بشرف وبالنفس إلى آخر لحظة من حياتهمتعس، وألام قوم مهزو 
أي كتمان   -للسلاح واللجوء إلى الدولة العثمانية وعقد الاتفاقيات والتحالف مع القضاء، ودفع مبالغ مالية مهمة، وانتهاج نهج التقية  

ور الوسطى، لكنهم ما لبثوا أن تحولوا أثناء بغية البقاء في وطنهم ورغم بلوغهم درجة عالية من التمدن خلال العص  -اعتقادهم الديني

 
 . 123فون شاك: الفن العربي في اسبانيا وصقلية، ص   9

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

489 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

وهذا ما لم يحصل لأي شعب   10عصر النهضة إلى أقلية ضئيلة طوردت وحوكمت نتيجة أوامر دواوين التحقيق إلى درجة الإفناء المطلق
ى في التاريخ وحتى اللحظة الأخيرة لم تتراجع إسبانيا ولا أوروبا أمام المأساة فعانى الموريسكيون سكرات النهاية الطويلة من العذاب حت

 . 11م 1609طردهم النهائي سنة 

 الاضطهاد الاجتماعي والتباعد:  -2

إن السؤال ليتبادر إلى أذهاننا بشأن عيش الموريسكيين في إسبانيا ألا وهو هل بقي هناك موريسكيون بعد قرار الإخراج النهائي من قبل  
 السلطات الإسبانية؟ وما مدى التباعد الاجتماعي الحاصل بين الشعبين؟

كان من المتوقع ألا يبقى نفرٌ واحدٌ من الموريسكيين في إسبانيا لكن هناك بعض الدراسات التي تشير إلى    - بعد قرار النفي    - ظاهريًا    
  12أن هناك بعض الموريسكيين بقوا هناك بصورة مختلفة، وقدّرت الدراسات العدد بخمسة آلاف موريسكي بقوا في الأندلس بعد قرار الطرد

لكن هذا الكلام غير صحيح وقد   13وتباينت الآراء في هذا الموضوع فمنهم من قال: "أنه لم يبق لهم أثر البتة في شبه الجزيرة الإيبيرية 
أثبتت الدراسات الحوثية ذلك لأن عددا كبيرا من هؤلاء الموريسكيين بقي متخفيًا في الأندلس يتواطأ مع المورافيليين المسيحيين الذين  

وهذا دليل آخر على كثرة عددهم في وطنهم الأم الأندلس أو   14كانوا متعاطفين مع الموريسكيين ولم يكونوا ليشعروا نحوهم بالكراهية  
 إسبانيا اليوم.

كانت عمليات التنصير تتم بالقوة وقد اتسمت بطابع الإهانة والاستقواء بكل شيء ووضعت السلطات الإسبانية الأندلسيين أمام    
خيارات مريرة: إما التحول إلى المسيحية، وإمّا الرحيل إلى بلاد البربر وإما السجن والتعذيب حتى الموت أو الحرق، وهذه الإجراءات 

 وريسكيين الذين آثروا تحملها بصبر وشجاعة من أجل البقاء في وطنهم.كانت تتخذ ضد الم

خذت لقد قام الملكان الإسبانيين الكاثوليكيين فريدي ناند وإيزابيللا بخيانة نص معاهدة غرناطة وانقلبا عليها أثناء اتفاقية التسليم وات    
م يبقَ أمام  العلاقة بالأندلسيين والمسيحيين أشكالا استفزازية نفذها المتعصّبون من الإسبان وبدأوا عمليات تنصير المورسكيين بالقوة ولم 

الموريسكيين حيال هذا الظلم سوى خيار الدفاع عن أنفسهم، وقد وجد الملكان المتعصّبان، بمساندة مجموعة من المسيحيين المتشدّدين  
النافذين، أنّ هؤلاء الموريسكيين يشكّلون خطرًا عليهم، فقاموا بنقض معاهدة غرناطة من دون أيّ حرجٍّ سياسي أو أخلاقي أو ديني، 

م، مما أدّى إلى تفجير حربٍّ   1501هـ /   906اتخاذ إجراءات قاسية، من أبرزها التعميد الجماعي الإجباري بعد ثورة سنة  عوا بوشر 
 .أهلية بين الطرفين

لاستمرار اضطهادهم.    —في نظر السلطات الإسبانية    —كان رفض الموريسكيين الاندماج والعناد في التمسّك بهويتهم مبرّرًا أساسيًا  
العربي، ومن ممارسة عاداتهم وتقاليدهم   اللباس  ارتداء  العربية، ومن  باللغة  التحدّث  مُنِعوا من  الثقافي والاجتماعي،  فعلى الصعيدين 

قتلًا أو   :كما أنّ رفضهم الخضوع للإرادة المسيحية ورفضهم التنصير أدّيا إلى تصفية هذا الشعب بشتى الوسائل المؤلمة .الإسلامية
 .حرقًا أو سجنًا أو نفيًا إلى بلاد بعيدة

 
 . 145، ص 48-47لوباز بارلت، لوسي: "تاريخ القضاء على عالم الأدب الألخميادو الموريسكي"، ضمن: م. ت. م، العددين   10
 . 56الكتاني، علي المنتصر، الصحوة الإسلامية الاندلس، ص 11
 . 114نقلًا عن عبد الكريم، جمال: الموريسكيون: تاريخهم وآدابهم، ص   12
 . 317، ص 1هارفي، ل.ب: "تاريخ الموريسكيين السياسي والاجتماعي والثقافي ضمن الحضارة العربية"، ج   13
 . 304-306أنطونيو دومينغيز هورتز: تاريخ مسلمي الأندلس الموريسكيون حياة ومأساة أقلية، ص   14

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

490 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

وصَدرت قرارات متتابعة عن الملكية الإسبانية مفادها أنه لا مجال للتسامح أو لاستمرار التعايش المشترك بعد الانتصار الكاسح الذي 
م سنويًا للملك ومحاكم التفتيش في التخفيف من الاضطهاد والقهر ا  للذين  حقّقه الإسبان على الأندلسيين. ولم تُجدِ الرشاوى التي كانت تُقدَّ

بان جّها ضدّ الموريسكيين. فكان التنصير إجراءً سياسيًا خالصًا، أثّر بعمقٍّ في البنية الاجتماعية والنفسية لكلٍّّ من الموريسكيين والإسوُ 
 .المسيحيين

وزادت محاكم التفتيش الطين بلّة حين اعتمدت أساليب قاسية في مطاردة الموريسكيين وتعريضهم لمحاكمات مهينة لكرامتهم الإنسانية،  
وصَدرت بحقّهم أحكام  .وجرى إخضاعهم لتحقيقات طويلة ومضنية في غياب الضمانات القانونية، فذاقوا الجوع والعطش والتعذيب والظلم

 .قاسية ولا إنسانية، إذ أُحرِقوا أحياءً بعد مصادرة أملاكهم، أو قُتِلوا ثم أُحرِقوا أمام مرأى من رجال الدين والقضاء وحاشية الملك

الإعاقات     ذوي  وحتى  والنساء  الأطفال  طالت  بل  الأحياء،  الرجال  على  الحرق  حفلات  تقتصر  الحاصل ضدّ   .ولم  التجييش  إنّ 
واتهامهم بأنهم ملحدون، متآمرون، كسالى، ماكرون، وأصحاب عقيدة   –كما كان يسميهم بعض الإسبان   –الموريسكيين المحمديين  

 .فاسدة ولغة همجية، كانت كافيةً لإثارة غضبهم ودفعهم إلى الثورة والانتقام

فقد رأت السلطات الإسبانية وبعض الفاعلين المؤثرين في المجتمع أنّ الموريسكيين نقيضٌ للمسيحيين الإسبان الموصوفين بالفضائل    
الدينية والأخلاق الحميدة. وكان »الجرم الأكبر« في نظر هذه السلطات هو اعتبار الموريسكيين حلفاء طبيعيين وجواسيس لأعداء إسبانيا، 

 .ا خامسًا مواليًا للعثمانيين والمماليكأي طابورً 

وقد استندت هذه النظرة العدائية إلى مراسلات رسمية مثل مراسلات البطريرك ويبيرا، وإلى مداولات مجلس الدولة الإسباني، لا إلى     
فية، موقف الشعب الإسباني بأسره. فقد كان هناك تيارٌ يُعرف بـ المُرافيلية، يضمّ عددًا من المثقفين والقساوسة، رفض هذه الإجراءات التعسّ 

وكان هذا التيار العقلاني الإنساني يجسّد حقًّا أخلاق السيد المسيح عليه   .عاطف مع الموريسكيين باعتبارهم إخوة وشركاء في الوطن وت
 .السلام

 .يسةغير أنّ هذه الفئة المتعاطفة اتُّهمت بالتواطؤ مع الموريسكيين، بل أُدين بعض أفرادها بتهمة الارتداد عن الدين المسيحي وخيانة الكن

على الرغم من تغريب الموريسكيين عن أندلسهم وتشتّتهم في بلاد المغرب العربي )تونس والجزائر وطرابلس الغرب(، وفي مصر ومكة  
المكرمة والقسطنطينية )إسطنبول( ومدنٍّ أوروبية عدة )هولندا وشمال فرنسا وبعض الإمارات الإيطالية(، وانخراط أجزاء منهم في مناطق 

ريقيا وشواطئ البحر المتوسط والشام )دمشق وسواحل لبنان( وصولًا إلى جهات حدودية بالقرب من القوقاز، فإن  في شمال وغرب أف
غال(،  غالبيتهم استقرّت في بلاد المغرب العربي. ومع ذلك، بقي عددٌ من الموريسكيين متخفّين أو عادوا خفياً إلى أيْبَرْيا )إسبانيا والبرت

 .ويصعُب حصر أعدادهم بدقّة

 

 

 

 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

491 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 الظروف الدينية والاجتماعية:  -3

لم يكن الشعب الموريسكي شعبًا مسلمًا يتمسّك بالوحدة السياسية والاجتماعية والثقافية فحسب، بل كان صاحب قضية ملتصقة بالأمّة 
الإسلامية الأندلسية، ومن هنا جمعت القضية الموريسكية بين جناحيها مجالين: مجال الحضارة الإسلامية العربية، ومجال الحضارة 

ما أكسبهم هوية مزدوجة متميّزة بين الانتماء إلى آباء أندلسيين وتمسّكهم بالإسلام وتشبّثهم بهذا الإرث الإسلامي   العربية الإسبانية،
الديني ، وكلّ ذلك يشكّل خطوة واسعة في مشروع انتماء أوروبا الى الإسلام، لكن الموريسكيين بعد حركة الاسترداد التي عادت قوية 

م(،  عانوا من اضطراب وصراعات ساهمت في   1085/ 25/5هـ  الموافق في    478شهر صفر عام  بعد سقوط طليطلة )في مستهل  
الإسبان  المسيحيون  انتهج  ذلك،  بعد  الدولة الأندلسية وتفكّك عقدها.  نهاية  الذي شكّل  تقهقرهم وإضعافهم، حتى حلّ سقوط غرناطة 

والت التنصير  أوامر  إلى فرض  أفضت  ديني  نفي وإبعاد وقمع  النسيج سياسات  تفكّك  إلى  أدّت  قاسية  إجراءات  طهير والتي صاحبتها 
 .الموريسكي

ومع انقضاء حكم غرناطة وصدور قرارات الاسترداد وأوامر الطرد أو التنصير، نزح الكثير من الموريسكيين إلى دول إفريقية وأوروبية 
 وعثمانية، وسعى آخرون للعبور إلى العالم الجديد )أميركا(.

في أواخر القرن الخامس عشر الميلادي انفرط عقد الدولة الأندلسية بسقوط الشامل لمملكة غرناطة التي كانت تُعدّ أكبر تجمّع للمسلمين   
  23في أوروبا الغربية، "لقد سُلّمت غرناطة لمصير مظلم، كان لا مفرّ لها منه إلّا إليه، وبشروط المنصر الإسباني، يوم الجمعة في  

. وقد سبّب سقوطها صدمة للأمّة الأندلسية التي استفاقت على وقع 15م في الخامس والعشرين من نوفمبر1491هـ/    897ة  محرم سن
 Torre deصليب فضي ضخم فوق البرج الأعلى المسمى برج المراقبة  حيث رفع    Milinosأقدام القشتاليين من الباب المسمّى اليوم  

lavela      سانتياغو ياقب  شانت  وبيرق  الملكي  ميندوثا   Santiagoوالبيرق  الكاردينال  بمباركة  الحمراء  قصر  أبراج  على  والأعلام 
Mendoza    والأسقف فرناندو دي تالافيراFernando de Talavera   وقد حضر الاحتفال شخصيات كثيرة، "ونودي من فوق البرج

 أن غرناطة أصبحت ملكة للملكين الكاثوليكيين فردناند وإيزابيبلا وتم إنشاد نشيد "تيديوم" وصلاة الشكر وكانت هذه الاحتفالات المهيبة 
الأبواق وقرعة للطبول وحضور ونفخة في  والمشفوعة بالدموع المعبرة عن العواطف الجياشة تختتم بطلقات مدوية وموسيقى عسكرية  

لقوات مسيحية دخلت إلى قصر الحمراء فجرا وكان دليلها إلى القصر وزيري الملك أبي عبد الله الصغير وهما ابن قماشة وابن القاسم 
 المليخ. 

مقابل ذلك خيّم جو من الحزن والكآبة على مسلمي الأندلس والعرب حيث كانت الوجوه واجمة فقد سلبوهم كل شيء عمدا وأرغموا     
 على تسليم أسلحتهم باستثناء ما أخفوه أملًا في استعادة كرامتهم ومجدهم. 

 Francisco Jimenez وبعد ذلك بدأت عمليات تنصير الغرناطيين بالقوة وقد تولى هذه المهمة فرانشيسكو خيمينيث دي سينسيروس   
de Cisneros .وكانت هذه الوسيلة الطريق إلى تثبيت الوحدة الدينية الكاثوليكية والحكم الإسباني 

وهكذا سقط نظام التعايش بين المسلمين والمسيحيين في غرناطة بسبب شخصين هما الراهب كونت دي تنديا وفرناندو دي تافيرا     
يين ويعتبر فرناندوهو أول قائد لغرناطة بعد سقوطها فهذان الإثنان كانوا أول من أسس التنازع والمجابهة بين المواطنين الإسبان والموريسك

 
م، وهو تاريخ المعاهدة الاتفاقية، والثانية بعد سبع وثلاثين يومًا من  1491نوفمبر  25هـ/    897محرم   23تم سقوط غرناطة على مرحلتين بتاريخ الجمعة   15

 هـ أي قبل عشرة أيام من ذكرى المولد النبوي الشريف.   897تاريخ الأولى في ربيع الأول 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

492 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

ياسية، وقد توسعت الهوة بينهما لتمتلئ بأنواع العداء والبغضاء والكراهية وانتزعت الشرعية القانونية من الأندلسيين بعد انتزاع الشرعية الس
وقد نظر الإسبان إلى هؤلاء على أنهم مسيحيون ظاهريًا بعد فرض المسيحية عليهم ولكنهم مسلمون باطنيًا وحاسبوهم على هذا الأساس، 

تت هذه الفكرة سببًا في نشوء العداء بين خلطاء الأمس القريب، هذه الفكرة كانت تقوّض أسس العيش المشترك بين الجهتين، بحيث وبا
أنهما عاشتا الصراع والتضاد على المستويات الثقافية والدينية والحضارية بدل الائتلاف الذي كان سائدًا في مجد الأندلس الأول، وهذا  

الجديد ج المسلمون بأنهم غرباء في أوطانهم غير الوضع  السلاح "فشعر  الدفاع واقتناء  إمكانات  اء نتيجة للإذلال والإهانة وضعف 
ا  مرغوب فيهم، كما أن القرارات الجديدة اتخذت منعرجًا تاريخيًا جديدًا في حياة الأندلسيين المدجنين، فأصبحوا في صدام مباشر لم يخططو 

ن السقوط ونتيجة لهذه السياسة المسيحية الرعناء، رحل كثير من المسلمين وتمرد مسلمون آخرون ولكنهم  له من قبل وإن كانوا يتوقعو 
وقد كان هؤلاء المسلمون في نظر الكنيسة والتاج ومحاكم التفتيش يمثلون عدوًا شرسًا يتصدّر قائمة الأعداء الذين لابد من   16هزموا

 استئصالهم لتوطيد الحكم الإسباني الجديد. 

على أنهم مسيحيون جدد من أصل    -بعد عمليات التنصير القصري    - نظر الإسبان إلى المسلمين المعمدين حديثاً في محاضر التفتيش
مسلم أي "مسيحي جديد موريسكي"، يعني أنهم مواطنون من الدرجة الثانية بحيث أخضعوا لعملية فرز ديني وتمييز اجتماعي لا يملكون 

اجتماعية فمعناه "المسلمون الأصاغر"، وهي عملية تحمل في دلالاتها بعداً غريزياً وعملية فرز ديني تاريخي حق المواطنة، ومن رؤية  
 وجغرافي وحضاري في العمق.

الرشاوي لأعدائهم     الهدنات وأداء  باتباع طريق  القاسية وذلك  الحضارية في ظل الظروف  حافظ الموريسكيون على دينهم وهويتهم 
، الإسبان، وذلك لإلغاء القرارات الجائرة المتخذة ضدهم، أو تأجيلها أو الحفاظ عليها في أدنى المستويات على الأقل في أشكالها المضرّة

هر باعتناق المسيحية عندما تصبح الأساليب الأخرى عديمة الفائدة، وتجنباً لملاحقة محاكم التفتيش التي كانت تتعقبهم عن طريق التظا
وتراقب تحركاتهم في الحياة العادية عن طريق تتبع طريقة جلوسهم أو استحمامهم أو لباسهم العربي الذي حُظر عليهم، أو مراقبة إلقاء 

لأولادهم أو الزواج على الطريقة الإسلامية أو القيام بشعائر الزواج الإسلامي من حمامات مغربية ورقص   التحية أو ممارسة الختان
وهي أكلة شعبية أندلسية ومغاربية، وأيضاً   Alcuzcuz  17وموسيقى، وحتّى التزيين بالحناء، وتناول وجبات الطعام المغربية كالكسكس  

طريقة البكاء ودفن الموتى، كل هذه الممارسات في زمن الضعف زمن الدجن كانت تقود صاحبها إلى الحرق أو تمزيق الأوصال أو  
 التعذيب حتى الموت أو السجن مدى الحياة أو التجديف على ظهر السفن. 

ة ورغم هذا التنازل عن ممارسة الشعائر الإسلامية جهاراً وعن المظاهر الأخرى ذات الأبعاد الدينية وثقافية الحضارية واعتناقهم المسيحي  
وترددهم إلى الكنيسة لم يسلم الموريسكيون من العقوبات التي طالت جميع الفئات ذكوراً وإناثاً، أطفالًا وشباناً وعجائز، وتعددت هذه 

 عقوبات، وطالت الأحياء والأموات الذين حوكموا وهم تحت الثرى، وصودرت أموالهم ومواريثهم.ال

هذان الموقفان المتضاربان، الاجتثاث والاقتلاع من أرض الوطن، يقابله التشبث بالجذور والإصرار على البقاء، كانا يترجمان حقيقة  
 .عمق الهوة بين الاثنين، ويدفعان إلى نشوء حرب أهلية تترجم بالرصاص وأزيز البنادق

 
 (، القلاهرة، المجلس الأعلى للثقافة. 1(: الموريسكيون في اسبانيا وفي المنفى )ت. جمال عبد الرحمن، ط2005دي إيبالثا، ميكيل ) 16
بالملعقة أو    الكُسكس أو الكُسكسي هو طبق قديم جدًا من شمال أفريقيا، يصنع من سميد القمح القاسي أو الذرة، ويدور على شكل حبيبات صغيرة، ويتناول  17

 باليد، يطبخ بالبخار ويضاف إليه اللحم أو الخضار أو الفول الأخضر والحليب أو الزبدة حسب الأذواق والمناسبات. 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

493 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

محوهم   بقصد  للموريسكيين  اقصائية  سياسة  عشر(  والسابع  عشر  والسادس  عشر  )الخامس  الثلاثة  القرون  شهدت  فقد  وبالتالي 
واقصائهم والقضاء على هذا العرق العربي الأندلسي فحرّضت على قتل الموريسكي وعلى تعذيبه بحضور العامة والملك الذي كان  

 مخصصة لحرق الجسد والروح معاً.حريصا على حضور مثل هذه الاحتفالات ال

وكثيفة وعامرة       دورة طويلة وغنية  الأندلس وهي  اشتقتها من حضارة  دورة حضارية  بزوغ  لقد حقق سقوط غرناطة وانهيارها 
بالأحداث المتميزة والمثيرة والثقافة المتنوعة حيث كانت نزهة للناظرين من حيث القيمة العلمية والفكرية ففتحت بسقوطها نافدة جديدة  

ن هذه الحلقة الأخيرة اتسمت بالمأساة والإيلام، فما من أحد يقرأ ملفاتها إلا ويشعر بفيض من الأسى ومشاعر على العالم الجديد لك
 الإشمئزاز والاحتقار لإجراءات محاكم التفتيش والكنيسة والتاج.

 التأثيرات الثقافية وانتشار لغة الألخميادو:  -4
تعتبر الأرض المجال الخارجي المحاصر عبر الزمن والتاريخ، فهي سهلة المراقبة، وسريعة الاندثار، بينما اللغة هي الفضاء الداخلي   

الذي لا يستطيع أحد حصاره ومراقبته، باعتبار أن الوجدان والفكر هما المسكن والمقرّ، وفي الوقت الذي كان فيه الموريسكيون، محاصرين 
الهوية الدينية والثقافية الحضارية، كانت اللغة العربية بمنأى عن محاكم التحقيق، ودواوين التفتيش ليس كرمًا منها أو عجزًا من ناحية  

الموريسكيين، إذا أنهم  أو احترامًا لجوهر الثقافة وخصائص الأمم، "وإنّما وظّفت لمشروع الكثلكة الكبير من أجل المنتصرين الجدد من
 - لغة الأعداء  -القشتالية ل قسرًا عن دينهم الإسلامي، والاتجاه إلى الدين المسيحي الكاثوليكي، لكنهم لا يتقنون اللغةمطالبون بالتحو 

 جيدًا مثلما يتقنون العربية لغتهم الأم".
( 18لذلك توجهت الأنظار نحو تأليف كتب ومعاجم دينية نصرانية، أحادية اللغة )اللغة العربية العامية( أو مزدوجة اللغة )عربية قشتالية    

كتاب   بالحرف   aravigo en letras castellanas vocabulistaمثل  العربي  المعجم   " للكاتب   وترجمته  القشتالي" 
إنجازه سنة   ألكالا" دي لبيدرو " تم  بعد   -م   1566م،  وفي سنة    1505الذي  ألكال  61أي  وهي كتب   -ا19عامًا من كتاب دي 

بالإكراه، ومن الأهمية بمكان ما في هذا السياق الإشارة إلى أنه كان هناك تباين عميق من حيث  الموريسكيين باتجاه إدماج النوايا تظهر
 استعمال اللغة العربية من عدمها بين المناطق المختلفة في شبه الجزيرة الإيبيرية. 

الموريسكية، على حماية اللغة العربية من خلال محافظتهم على الكتب، ونسخها  الموريسكيون رغم كل هذا الاضطهاد للغة حرص  
الاحتفاظ   الموريسكيين باعتبارها ناشرة للعقيدة الإسلامية، ولثقافة الأمة الأندلسية وتراثها "فهي تمثل ثقافة الأمة وتراثها، وقد حاول كثير من

الإسلامي واللغة العربية بالرغم من الأحكام التعسفية لمحاكم التحقيق لذلك سيدنسونها تحت أرضية ديارهم، قبل أن يخرجوها    بالدين
وسيخبئونها سرًّا في الجدران، في بيوتهم، وفي كل الأماكن البعيدة عن أعين دواوين التفتيش، وقد اكتشف العديد منها بعد عملية   كرها،

 العشرين. خرى بقيت خبيئة، ولم تكشف إلا خلال القرن الطرد الأخيرة وأ
اللسان     قشتلة  فتمّت  الأصلي،  وانتمائهم  الأندلسية  لهويتهم  جاهلين  مهمشين  الموريسكيين  جعل  على  الإسبانية  السلطة  عملت  لقد 

الموريسكي، واضطر بعض الفقهاء إلى نقل نصوص عربية من القرآن والحديث الشريف والفقه وكتب دينية أخرى إلى لهجتهم العامية 
النفس   للحفاظ على  الفقه والمواطنين الخاصة  بين  التواصل  لتيسير  الخميادو  لغة  فقد استعملوا  العربية منعت،  اللغة  أن  "وبما  والدين 

 .20هـ"  867، وصاحب كتاب الصلوات السنّي ألفّه سنة 552المدجنين، كما فعل عيسى بن جابر صاحب مخطوطة رقم 

 
 . 645كاردياك، لوي، الموريسكيون الأندلسيون والمسيحيون، المجابهة الجدلية، ص  18
 كانت قسرية.  التمسيحفي الوقت الذي يبدو لنا أن مثل هذه الكتب كانت تظهر في أوقات حساسة جدًا أي قريبة من الثورات الموريسكية لأن عملية   19
 . 65دي أيبالثا: الموريسكيون في اسبانيا وفي المنفى، ص 20

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

494 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

سيغوبيا، وله خبرته في ترجمة المصطلحات الإسلامية  خوان دي وابن جابر هو فقيه ومفتي مدجّني سيغوبيا ترجم القرآن الكريم مع  
 من العربية إلى الإسبانية نظرا لترجمته للقرآن الكريم، حيث اعترف أن مدجني قشتالة لن يستطيعوا فهمه إذا كتب باللغة العربية، وبذلك 

 ظ على اللغة والدين، وقد اتقن ابن جابراللغتين العربية والقشتالية. يكون قد حاف
وتمت ترجمة كتاب "الأنوار" لأحمد بن عبد الله بن محمد أبي الحسن البكري من العربية إلى الخميادو كما ترجمت بعض الأحاديث    

والألخميادو، وهذا ما يعطي الجماعة الموريسكية ثقة بلهجتها لتطويرها حتى تصبح وسيلة عامة   وكذلك القرآن الكريم ترجم إلى القشتالية
 .21ة مضادة لأخرى مفروضة للتعبير، ولغ

تراثهم بلغة ال الخميادو وليس خوفًا من محاكم التفتيش، بل لأن لهذه، المحاكم خبراءها في اللغة العربية والخط   الموريسكيون  كتب   
واندثرت، بحيث أن فئة من الموريسكيين كانوا يتقنون هذه  العربي، بل تشبثًا بالقرآن الكريم، من هنا نجد أن اللغة العربية امّحت نوعًا ما

إلى ترجمة مؤلفاتهم من العربية إلى الأعجمية  الموريسكيين لغة حسب أصولها، بل ويجهلون الكثير من المفردات، لذلك انصرف بعضال
ا )القشتالية( ليطلع إخوانهم الموريسكيون على هذا الموقف، وقد جاء قولهم: "لا يوجد أحد من أبناء ديننا، من يعرف العربية التي نزل به

 أنزل الله عليهم عقابه. -كلغة هؤلاء المسيحيين -العربية القشتالية م، أو يقدر على فهم تعاليم ديننا، إلا إذا شرحت له باللغةالقرآن الكري
لا يفهمون  الموريسكيين لذلك كله فكّر الموريسكيون بأن تكون لغة الخميادو وهي الأخرى مشابهة للغة العثمانية التركية خاصة وأن 

 معاني أصوات اللغة العربية. 
من خلال ذكر ما تقدم نجد أن اللغة العربية لغة المورسكيين الأصلية أصبحت تعش حالة اغتراب ونفي يفصل بينها وبين أهلها كتابة    

وقشتالية وموريسكية، ولكنهم كانوا يجهلون لغتهم الأم  ولاتينية، وإغريقية الموريسكيون معظم اللغات من عبرية وتعبيرا شفويًا، وقد أتقن
 رسم الحروف، وضبطها وقراءتها ومعانيها في القرآن الكريم.  من حيث

لقد تأثرت اللغة العربية بهذا الحصار الذي فرض على الفقه والشريعة والقرآن، من حيث تحويل الأنظار في مجال الثقافة والنطق،    
لهم خصائص  موريسكيون  أطباء وعلماء يغذيها قصور الحياة العملية، ظل عليها" يقضَ  ولكن العلوم الطبية وغيرها من العلوم الأخرى لم

م )قبل الطرد النهائي بسنتين( وكانت 1607متميزة وقدرات متفوقة على عددهم، وهذا ما دفع بالنائب العام في طليطلة إلى الشكوى سنة  
وغيرها، وطلب منعهم من ذلك مذكرًا بخوف المواطنين  شكواه تتعلق بتذمره من عدد الموريسكيين الكبير الذين يدرسون الطب بطليطلة

وإذا ما عدنا بالذاكرة إلى فترة الأندلس المزدهرة، لوجدنا  22لون هذا الفن، على حد تعبيره لقتل المسيحيين،رؤية الكفار )المسلمين( يستعم
في هذا العهد، فقط كانت جامعات الأندلس مفتوحة لكل الطلاب، مسلمين ومسيحيين، من كل حدب وصوب،  إليه  الحال متغيرًا عما آل

يشة مع الديانات السماوية الثلاثة اليهودية  حيث تم توحيد ثلاث ثقافات هذه الثقافات التي كانت تشكل تكملة للثقافات المتعددة المتعا
اع والمسيحية والإسلامية، ولم يذكر التاريخ تعايشًا سلميًا. كالذي شهدناه في زمن الأندلس السعيد الغابر، الذي فسح مجالًا رحبًا للإبد

على الدول الأوروبية الغارقة في الظلام الدامس، وأوجدت رؤية واسعة عميقة لله والكون،   الثقافي والحضاري دون منازع، فشعت بأنوارها
  .والإنسان، نابعة من جوهر الإسلام الحقيقي البعيد عن التعصب

 
 
 

 
 . 56-41لوباز، موريلاس، كونسوالو: المخطوط وشروحاته التفسيرية، ص   21
-471(، وانظر أيضًا، الحايك، سيمون: تراثنا المناضل ،ص 208، هامش 71لوي: الموريسكيون الأندلسيون والمسيحيون، المجابهة الجدلية )كارياك،   22

972 . 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

495 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 المبحث الثالث: تحليل النماذج الشعرية

من التشتت، وأبرزهم شعراء دول  بروز أكثر من شاعر موريسكي عانوا الموريسكي ومن أبرز مظاهر تأثير الشتات في الشعر العربي
البقاء كابن  المغرب الرندي، الطوائف،  بملوك  الاستغاثة  شعر  وبرز  عمّار،  وابن  عبدون،  شعراء   وابن  ظهور  وتوالى  والعثمانيين، 

 الموريسكيين ومنهم:  الشتات

م( المعروف بابن سعيد الأندلسي المغربي من إشبيليا،   1286  -1214هـ/  685- 60أبو الحسن علي. بن سعيد العنسي )  -1
وهو أبو الحسن نور الدين علي بن موسى بن محمد بن عبد الملك بن سعيد العنسي المدلجي المغربي الأندلسي من ذرية 

ري، ولد في غرناطة بالأندلس، وقيل في قلعة يحصب قرب غرناطة،  الصحابي الجليل عمار بن ياسر، ويقال له أيضا العما
وفيها نشأ ودرس واشتهر، وكان واسطة عقد بينه ودرة قومه، عمل وزيرًا للموحدين، ولابن جامع،  وكان له ابن عم يعمل 

حجة الحج، وصل إلى  للموحدين أيضا، فوقع بين الفريقين فرقة خشي ابن سعيد عاقبتها، فاستأذن في الرحيل إلى المشرق ب
م، ونظم الشعر في أول حياته، وكان أديبًا    1286هـ/   685الإسكندرية وسبقه والده إليها، وأقام في القاهرة، توفي بتونس سنة  

 مُجليًا وشاعرًا كبيرًا، أصدر كتابه "اختصار القدح"،  ونعت نفسه بأنه علّامة الأعلام، وطار ذكره شرقاً وغربًا. 

   .يصف حالته النفسية في الغربة عندما سافر إلى مصر، وعاش حياة الشتات هناك )من الكامل( 

 أصبحتُ أعترِضُ الوجوهَ ولا أرى    ما بينها وجهًا لمن أدريه
 عودي على بدئي ضلالًا بينهمُ         حتى كأني من بقايا التيهِ 
 ويح الغريبِ توحّشت ألفاظُه            في عالمٍ ليسوا له بشبيهِ 

 إن عاد لي وطني اعترفتُ حقّهُ         إنّ التغرّبَ ضاع عمري فيهِ 

ة  فالشاعر يشعر بغربته في بلاد غريبة، يبحث فيها عن وجوه مألوفة، ولكنّه لا يجد شبيهًا له ولا أليفًا، وحتّى أمسى متوحّشًا يعيش حال  
 من الضياع والتوهان والتشتّت إلى أن يقضي الله أمرًا كان مستحيلًا، ويعيده إلى وطنه كي لا يضيع في بلاد غريبة. 

فرّق الدهر بينه وبين ابنه أبي الحسن علي بن ابن سعيد المغربي، وعانى ما عاناه من تشتّت وغربة وبعاد، فكتب إليه وصية ]من 
 الرجز[:

عُكَ الرحمنَ في غُربَتك  مرتقبًا رُحماه في أوبتك       أُودِّ

 وما اختياري كان طوع النوى   لكني أجري على بغيتك

 فلا تطل حبل النوى إنّني    واّللّ أشتاقُ إلى طلعتك 

لقد أثقل البُعاد صدر ابن سعيد، وها هو يوصي ابنه بوصل ذلك الشتات، وعدم إطالة البُعاد عنه، فالغربة تعني الذلّ والقسوة، والغربة 
 أرهقت نفسه، ودعته إلى أن يوصيه بعدم إطالة البُعاد عنه. 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

496 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

م( ولد في  1486هـ/  891  –م  1412هـ/    815آخر شعراء الأندلس )23ومن شعراء الشتات أبوعبدالله بن أحمد القيسي البسطي  -2
العقد الثاني من القرن التاسع الهجري في مدينة بسطة، إذ كان فقيهًا، نبيهًا، وخطيبًا دينيًا، نسخ كتاب البيان والتحصيل نفسه،  

الفقه المالكي بالأندلس. اغترب البسطي وخرج من مدينته بسطة في سبيل   البحث عن عمل، وكان نظم  وهو من مطولات 
 الشعر أنيسه في وحدة السجن القاسية، وسلوته في ظلمته القاتمة، وفي هذه الأبيات تصف حنينه وغربته ]من الكامل[: 

 يا موثقًا بين العدى بقيوده   يجني لديهم ذلّةً وصغارا

 حكم الذلّ عليه بالأسر الذي   ما في عظيم بلائه يتمارى 

 أصبر لحكم الإله وارضِ بما قضى   تكتب لديه من الأنام خيارا

ا لقد امتد الشتات ليفرّق بينه وبين والده الذي يهفو إلى لقياه، ويتصبّر على فراقه بذكر الله الذي يمكن أن يجمع الشتيتين بعد أن يظنّ 
 أن لا تلاقيا، ويستعين على هذا البلاء والحزن بالصبر والسلوان. 

فريديناند الكاثوليكيين  الملكين  قبل  من  بسطة  حتى حصار  بلغ 1489سنة   وإيزابيللا عاش  وقد  أشهر،  سبعة  قرابة  دام  الذي  م 
من عمره، وضرب فيه أهل بسطة أروع الأمثلة في الصبر والصمود، وانتهى بتسليم المدينة في الرابع من ديسمبر   السبعين شاعرنا
 أشجارها، وأحرقت زروعها، قال من ]المتقارب[: وأبيدت ت أبنيتها،م، وعندما حوصرت بسطة، وهدم1489

 مُصابٌ عظيمٌ دُهينا بهِ          بهذي الديار، وخطبٌ طرقْ 
 هجرنا المضاجعَ من أجلهِ       وأجفانُنا اكتحلت بالأرقْ 

 ولم يبقَ ]فيما[ نراه امروءٌ       بذا القطرِ إلّا اعتراهُ الفَرَقْ 
 لهذا العدوّ الذي أمّنَ             وللزّرعِ في أرضِنا قد حُرِقْ 

 وحاز من السبي فوق المُنى     وكم مُسلِمٍ دمّه قد هُرِقْ 
 24وما خرق اليوم في بسطةٍ       بغرناطةٍ مثلهُ ما خرقْ 

يعد الوطن في شعر البسطي من أبرز الأماكن ذات التأثير البالغ على الإنسان، فهو الحجر النواة التي تكون شخصية والمرجعية   
الأساسية والمنطلق الثابت في تكوين الحياة الاجتماعية، وهو صورة فنية لرصد الأحلام وينبوع الحياة، وصورة في الماضي المتجذرة. 

بيت الذي ولدنا فيه، وبينما نحن في الأعماق، نشعر بالاسترخاء القوي. ويذهب عنا الخوف والرعب من جراء لذلك، حين نحلم بال
 ما يحدث، فنشعر بالتهديد والسلب وعدم الاستقرار والأمل، وقال في بلده ]من البسيط[:

 إن خانني جَلَدي في الصبرِ عن بلدي         وقمتُ من كمدٍ فوقَ الذي أصِفُ 
 فالعذرُ يقبلهُ في ذاك كلُّ فتىً                  لأنّه واضحٌ للعين منكشفٌ 

 
 . 180، لبنان، دار المغرب الإسلامي، ص 1ابن شريفة، محمد: البسطي آخر شعراء الأندلس، ط   23

 . 180محمد بن شريفة: البسطي آخر شعراء الأندلس، ص   24
 . 70ص،  7ج انظر نفح الطيب،       

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

497 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 25أسرٌ تصاحبه الأغلالُ دائمةٌ                   ومحنةٌ معها الأشغالُ والكلَفُ 
تشتت الشاعر عن بلده فعانى ماعاناه من كمد وحزن، وذلك الحزن كان يبدو واضحًا للعين، فهو أسير مقيد بالأغلال، وهو يعمل 
بالأشغال الشاقة التي تكلفه الكثير من العناء والتعب، فالغربة النفسية عن بلده تصاحبها المهنة المتعبة، إنه يعاني نفسيا وجسديا 

 بلدة بسطة. من الأسر، والبعد عن

بلنسية، فما   أن القصيدة كان لها وقعها المدوي عند سلطان التونس، فقد بادر إلى إعانة أهل بلنسية بأساطيله التي أنجدت ويظهر
 والقضاء عليها. بلنسية هجريا والتي حالت دون تهديد 637كان من الطاغية ملك برشلونة، إلا أن وقع معاهدة الصلح سنة 

م( ينشد موشحته في الشوق والحنين بعد تشتته في بلاد الله الواسعة، وهي مما يتغنى به 1368هـ/770وها هو ابن خاتمة الأنصاري )
 ]مخمّس من البسيط[: 

 أيامنا بالحمى ما كان أحلاكِ      كم بتُّ أرعاه إجلالًا وأرعاكِ 

 لا تنكري وقفتي ذلًا بمغناكِ       يا دارُ لولا أحبائي ولولاكِ 

 لما وقفتُ وقوف الهائم الباكي 

 تالله ما تسمحُ الدنيا بمثلهمُ    فهل لهم عطفةٌ من بعد ذلّهم 
 آهاً لقلبي على تبديد شملِهمُ      ما كان أحلاكِ يا أيام وصلهمُ 

 ويا ليالي الرضا ما كان أضواك 
 يا بدرُ تمّ تناءتْ عنه أربُعُنا      ولم تزلْ تحتويه الدهر أضلُعُنا 

 ما للنّوى بضُروبِ البين توجِعُنا   إذا تذكّرت دهرًا كان يجمَعُنا

 تفطّرتْ كبِدي شوقاً لمرآكِ 
 أحباب أنفُسنا كم ذا النوىَ وَكم     يا معاهدُ نجوانا بذي ســلم 

 تالله ما شِبْتُ دمْعًا للأسى بدمِ      ولا لثمْتُ تراب الأرض من كرم

 إلّا مراعاة خلّ ظلّ يرعاكِ 
 علَّ التعلُّل يدني منهمُ وعَسى      فيعمُرُ القربُ ما بالبين قد درسا

 كم ذا أنادي بربعٍ بالنوى طُمِسا     يا قلبُ صبرًا فإن الصبر عاد أسا
 26ويا منازلَ سلمَى أين سلْماكِ؟

 
 . 39البسطي آخر شعراء الأندلس، محمد بن شريفة، ص  25
، وانظر 89م، ص 1972ابن خاتمة الأنصاري الأندلسي: ديوان ابن خاتمة الأنصاري الأندلسي، د. محمد رضوان الداية، دمشق،  26

  . 2/24نفح الطيب 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

498 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

فالشاعر هنا يتذكّر أياّمه الخوالي في تلك الربوع، حيث كان الأحباب والوصل والديار، ولكن الزمن بدّد شملهم وباعدت الظروف ما  
بينه وبين الأحبّة والربوع، فمضى يجترّ آلام البُعد والنوى، وها هو يذرف الدموع ويحنّ إلى لثم تراب أرضه ويستعين بالصبر ويستجدي 

 يده إلى تلك الأيام الخوالي.  الزمن أن يع
بعض المدن التي زارها ضمن رحلاته العديدة بعد أن تشتت وتغرّب، وظلّت روحه تهفو أبدًا إلى   27وقد وصف ابن سعيد الأندلسي   

  مدينتي غرناطة وإشبيلية وكأنما الفراق كان قدره لكلّ مدينة أحبّها، فها هو يذكر شوقه للحدود التونسية والمغرب، ويتحسّر على الأيام
الدسائس والمكائد التي ابتلُي بها من قبل الحسّاد الذين وشوا به للسلطان وأقضّوا مضجعه،   الخوالي التي قضاها منعمًّا براحة البال، رغم

 وحملوه على الرحيل والتهجّر بين البلدان، فها هو يقول ]من البحر الطويل[: 
 رفيقيّ، جاوزنا حدودَ مواطِنِ     صحِبِنا بِها الأياَم طلقاً مُحيَّاها 
 وما إن تركناها لجهلٍ بقدرها      ولكن ثَنَت عنّا أعِنّةَ سُقياها
 28فسِرنا نحُثُّ السّير عنها لغيرها   إلى أن يمُنّ اّللّ يوماً بلقياها 

وفي هذه الأبيات يذكر رفاقه وموطنه بالخير والصلاح والسداد، وهو في قرارة نفسه يتمنّى العودة إليها ثانية. ويتغرّب شاعرنا ليحطّ    
 رحاله في مصر، فيقارن ما بين المواطن الأندلسية مالقة، ومرسية ليكشف هول المعاناة والألم التي يلقاها هناك، فيقول ]من الرمل[:

 هذه )مِصرُ( فأين )المغرِبُ(        مُذ نأى عنّي دموعي تُسكبُ 
 ما رمتْهُ النفسُ جهلًا إنّما          يُعرَفُ الشيُ إذا ما يذهبُ 

 وإلى مالِقة يهفو هوَى               قلبُ صَبٍّ بالنّوى لا يُقلَبُ 
 أين أبراجٌ بها قد طالما              حثّ كأسي في ذُراها كوكبُ 

 وعلى مُرسية أبكي دماً              منزلٌ فيه نعيمٌ مُعشبُ 
 مع شمسٍ طلعت في ناظري         ثمّ صارت في فؤادي تغرُبُ 

 هذه حالي وأمّا حالتي              في ذُرا مِصرَ ففكرٌ مُتعِبُ 
 ها أنا فيها فريدٌ مُهمل              وكلامي ولساني مُعرِبُ 

 وأنادي مغربياً ليتني               لم أكن للغرب يوماً أُنسَبُ 
 نسَبٌ يُشرك فيه خاملٌ             ونبيهٌ، أينَ منه المهربُ؟ 

 أتُراني ليس لي جدٌّ له             شُهرةٌ أو ليس يُدرى لي أبُ 
 29سوف أثني راجعاً، لا غرّني         بعدَ ما جرّبتُ برقٌ خُلّبُ 

 

 
 . 41العبادي، محسن حامد: ابن سعيد الأندلسي حياته وتراثه الفكري والأدبي، دار النهضة المصرية، لا. ت، ص  27
  .281- 282-2/283نفح الطيب   28
  . 2/283نفح الطيب  29 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

499 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 لقد لذعته نار الفرقة والغربة، وقد بعدت عنه الأندلس ومدنها، فسالت دموعه شوقًا إليها، ولم يكن يدري أنّه سيواجه المرارة والغربة،  
فهجر الأندلس عن جهل، وجرّب الرحيل والاغتراب، فوقع في الهمّ بعد أن تشتّت عن وطنه وبدأ يندب الديار الأندلسية، ويبكي ضياع  

 دّ والأب بعد أن قضى أيامه شريدًا طريدًا منفيًا، يُمنّي النفس بالرجوع لأنّ أحلام المجد في الغربة وهم وسراب.النسب والج

وفي أواخر عصر الموحّدين حاصر ملك برشلونة مدينة بلنسية، فاستغاث أبو عبد الله بن الأبّار القضاعي بسلطان تونس أبي زكريا بن  
 أبي حفص، فأنشد بين يدي السلطان قصيدته السينية الفريدة الطويلة، ومنها قوله ]من الطويل[:

 أدْرك بخيلك خيلَ الله أندلُسا                  إنّ السبيل إلى منجاتها درسا 
 وَهَبْ لها من عزيز النصر ما التمست        فلم يزلْ منك عزّ النصر مُلتمسا

 30يا للجزيرة أضحى أهلها جزرًا                للحادثات، وأمسى حدّها تعِسا 
 في كلّ شارقة إلمامُ بائقةٍ                    يعود مأتمُها عند العِدا عُرُسا!

 *** 
 صِل حبلَها أيُها المولى الرحيمُ فما        أبقى المراسُ بها حبلًا ولامَرَسا

 31وأحِيي ما طمسَت منها العُداةُ كما         أحييت من دعوة المهدي ما طمسا
 أيام سِرْت لِنصرة الحقّ مُستبقيًا            وبِتَّ من نور ذاك الهُدى مُقتبِسا 

 وقُمْتَ فيها بأمرِ اّللّ منتصرا                كالصارِم اهتزّ أو كالعارِضِ انبجسَا 
 *** 

 هذي رسائلها تدعوك من كثبٍ             وأنت أفضلُ مرجوٍّ لِمَنْ يئِسا
 تؤمُّ يحيى بن عبد الواحد بن أبي           حفصٍ مُقبِلةً من تُربِهِ القُدُسا 

 يا أيّها المِلكُ المنصورُ أنتَ لها             علياء تُوسِعُ أعداء الهُدى تَعِسا 
فرِ أندلُسَا   وقد تواترتِ الأنباءُ أنّك مَنْ                  يُحيي بقتل ملوكِ الصُّ
 32طهّر بلادك منهم أنّهم نجَسٌ                 ولا طهارة ما لم تَغْسِلَ النّجسا 

 *** 
ا وخَسَا   33وانصر عبيداً بأقصى شرقها شرقت       عيونهم أدمُعاً تهمي زكًّ

 هم شيعةُ الأمر وهي الدارُ قد نُهكَتْ        داءً، متى لم تُباشر حَسْمَهُ انتكسا 
 34قائلًا هنيئاً لك التأييدُ ساحتها                 جُردًا سُلاهِبَ أو خطيّةً دُعُسا

 

  الجزر كل شيء متاح للذبح، والجد: البخت والحظّ.  30 
  . 200، ص 6نفح الطيب، ج   31
  القدر من الناس ومن كلّ شيء، وهو يكون للواحد وللإثنين والجمع.النجس:   32
  زكاً وخساً: أي شفعاً ووتر، أو زوجاً وفرداً.   33
جُرداَ أي خيلًا جردا، ج أجرد، وهو الخيل القصير الشعر، وذلك من علامات السلالة الكريمة/ سلاهب: جمع سلهب وهو الطويل 34

  من الخيل، الخطية أي الرماح القوية الغليظة.

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

500 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 35واضرب لها موعدًا بالفتح ترقُبه            لعلّ يومَ الأعادي قد أتى وعسى
 
ويظهر أنّ هذه القصيدة كان لها وقعها المُدوّي عند سلطان تونس، حيث بادر إلى إعانة أهل بلنسية بأساطيله التي أنجدت بلنسية،     

 هـ، والتي حالت دون تهديم بلنسية والقضاء عليها.637فما كان من الطاغية ملك برشلونة إلّا أن وقّع معاهدة الصلح سنة 
 

 النتائج والتوصيات 
 الموريسكيين:  إسهامات الشعراء -أ

شعور الاستغاثة  برز أكثر من شاعر موريسكي كتب وأجاد في وصف شعور التشتت عن الأوطان، ورثاء مدن الأندلس، وإظهار    
  533- هـ    450م(،  ابن خفاجة)  1285  -م  1204هـ/  684  -هـ  601الرندي) في القصائد الموريسكية والموشحات وأهمهم أبو البقاء

  489  -هـ    408م(، أبو جعفر الوقشي البلنسي )  1226هـ /   623بن هشام القرطبي )   م(، أبو القاسم عامر  1138  -م    1058هـ/  
هـ(، ابن    657 -هـ    580م(، أبو اسحق  بن الدباغ الإشبيلي )  1817 -م  1760هـ/     1232-هـ    1174هـ(، ابن حمدون المالقي) 
الفهري)   ابن عبدون  المجهول، وشعراء هذ1135  -م1650عبد  أتينا على ذكرهم وم( ، وشاعر رندة  الثلاثة ممن  الدراسة  تحليل   ه 

 قصائدهم وغيرهم.

 تأثير الشتات على الشعر الموريسكي:  -ب

لقد هدف هؤلاء الشعراء إلى إبهار المتلقي القارئ عن طريق إظهار هذا الشعور في قصائدهم، فكان النص الشعري يخرج عن المألوف 
 اللغة المعيارية يصور مشاعر الشتات التي حملتنا على فك رموزها، بحيث اختلف الإيقاع مع كل نبض من نبضات الشعر الأندلسي.

فالأماكن التي احتضنت هذه النبضات كانت تحتضن الإرث الإيديولوجي، الذي يجمع شتاتهم، وكان الشعراء يسترجعون تلك الذكريات،  
لأنها كانت العمود الأساسي لكتابة تلك القصائد، فالعودة بالفكر إلى تلك الأماكن )الأندلس ومدنها( العابقة بفرح الماضي، وسعادته  

 ث وراءه تلك الذكريات، ويتفاعل معها، لينتج أروع النصوص الشعرية من خلال التعبير عن مشاعره وأفكاره.جعلت الشاعر يله

 توصيات للدراسات المستقبلية:  -ج

بناء على ما تم ذكره، توصي الدراسة بإجراء المزيد من الأبحاث حول دراسة البنية الأسلوبية والشعورية للقصائد الموريسكية وتبيان   
القشتالية، وإبراز نقاط التقارب بين الثقافتين  على الشعر المكتوب باللغة والإطلاع الموريسكي، دور الدين الإسلامي والعقيدة في الشعر

 ية والإسبانية لإظهار التأثير الحاصل بينهما، والتشديد على قضية اللغة العربية، كونها اللغة الأم الجامعة بين أبناء الشتات ماضيًاالعرب
عبر مواقع التواصل واجتماعهم وتفاعلهم، وإقامة الندوات والمحاضرات لاسترجاع التراث العربي  موريسكي وحاضرًا، وجمعها لأكثر من

 ثارة قضيتهم وبحث مصيرهم ومستقبلهم. المفقود وإ

 

 

  .200، ص 6نفح الطيب: ج  35 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

501 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 الخاتمة:

توصي الدراسة بضرورة إعداد خطة بحثية شاملة تجمع الجهود الأكاديمية لدراسة التراث الموريسكي المتناثر في المخطوطات الأندلسية،  
الموريسكي،  من خلال وضع خطط مستقبلية للبحوث الجديدة، ومعالجة الأحاسيس والظواهر النفسية الشعورية التي أثرت على الشعر

لا  الموريسكي ومستقبلًا، خاصة وأن معظم التراث ها الإنسانية والوطنية، العنصرية، الدينية والحضارية. ماضيًاودراسة مدى انعكاسات
في   الموريسكي يزال محفوظا ضمن مخطوطات لم يتناولها الباحثون بعد، بحيث أغفلت هذه الحقبة التاريخية، وطمست معالم التراث الأدبي

ه الأبحاث في تحريك الشعور الإنسانة والتفاعل مع قضية الناس المضطهدين، المشتتين عن أوطانهم القرون الوسطى، فلربما تساهم هذ
 .في كافة أرجاء المعمورة

 المصادر والمراجع:

 .نشره: ليفي بروفنسال، القاهرة .الروض المعطار في خبر الأقطار .(1937) .أبو عبد الله محمد بن عبد المنعم

نزهة المشتاق في     .(1989) .م(1165ه/  560الإدريسي )الشريف أبو عبد الله محمد بن محمد الحمُّودي الحسني، المتوفّى سنة  
 .اختراق الآفاق )الطبعة الأولى، مجلدين(. بيروت: عالم الكتب

 .المؤنس في أخبار أفريقية وتونس )الطبعة الثالثة(. تونس .(1967) .ابن أبي دينار )أبو عبد الله بن عبد المنعم(

الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار الملوك  .(1846-1842) .م(1340هـ/741ابن أبي زرع )علي بن محمد الفاسي، ت.  
 .نشر الأستاذ تورنبرغ، أبسال .المغرب وتاريخ مدينة فاس

ت. محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية،  .المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر .(1990) .ابن الأثير، ضياء الدين
 .صيدا، بيروت

بدائع الزهور في وقائع  .ه(1311م(. )1524ه/930ابن إياس )محمد بن أحمد بن إياس الحنفي، أبو البركات، المتوفى حوالي سنة  
 .القاهرة: بولاق .الدهور )أو تاريخ مصر(

نْتَريني، ت.   الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة )الجزء الرابع(. ت.  .(1978) .م(1147ه/542ابن بسام )أبو الحسن علي بن بسام الشَّ
 .تونس-إحسان عبّاس، الدار العربية للكتاب، ليبيا

الصلة في تاريخ أئمة الأندلس )الطبعة الأولى، ثلاثة  .(1980) .م(1183ه/578ابن بشكوال )أبو القاسم خلف بن عبد الملك، ت.  
 .أجزاء(. ت. إبراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري، القاهرة؛ دار الكتاب اللبناني، بيروت

المنهل الصافي والمستوفي   .م(1469ه/ 874ابن تغري بردي )جمال الدين أبو المحاسن يوسف بِنْ تَغري بِرْدي بن عبد الله الحنفي، ت.  
 .بعد الوافي 

ت. الأستاذ أحمد محمد شاكر،  .الإحكام في أصول القرآن .ه(1348م(. ) 1063ه/456ابن حزم )أبو محمد علي بن أحمد، ت.  
 .القاهرة

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

502 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب  .(1981) .م(1406ه/808ابن خاقان )أبو زيد عبد الرحمن بن محمد التونسي، ت.  
 .والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر )سبعة مجلدات(. بيروت: دار الكتاب اللبناني

ت.  .كتاب الجغرافيا .(1970) .م(1274ه/673ابن سعيد )نور الدين أبو الحسن علي بن موسى اليَحْصبي الأندلسي، المتوفّى سنة  
 .الأستاذ إسماعيل العربي، منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت

جزءًا(. ت. عبد    11المحكم والمحيط الأعظم ) .(2000) .م(1066ه/458ابن سيده )أبو الحسن علي بن إسماعيل المرسي، ت.  
 .الحميد هنداوي، بيروت: دار الكتب العلمية

المخصص )الطبعة الأولى(. ت. خليل   .(1996) .ابن سيده )أبو الحسن علي بن إسماعيل النحوي الأندلسي المعروف بابن سيده(
 .إبراهيم جفّال، بيروت: دار إحياء التراث العربي

 .ه( 1345م(. ) 1642ه/1052ابن عبد الرفيع )محمد بن عبد الرفيع بن محمد الشريف الحسيني الجعفري المرسي الأندلسي، ت.  
 .الرباط: المكتبة الكتانية .الأنوار الأندلسية في آباء خير البريّة

ت. ج.  .البيان المُغْرِب في أخبار الأندلس والمغرب .م(1295ه/695ابن عذاري )أبو العبّاس أحمد بن محمد المراكشي، المتوفّى سنة  
 .س. كولان و إ. ليفي بروفنسال وإحسان عبّاس، بيروت: دار الثقافة

شذرات الذهب  .(1932) .م(1678ه/ 1089ابن العماد )شهاب الدين أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد بن محمد الحنبلي الدمشقي، ت.  
 .طبعة القدسي، القاهرة .في أخبار من ذهب

الدّيباج المُذهب، في معرفة أهل المَذهب )الطبعة  .(1932) .م(1397ه/799ابن فرحون )بُرْهان الدّين إبراهيم بن علي بن محمد، ت.  
 .الأولى(. مصر

 .خريدة الغرائب وفريدة العجائب .م(1349ه/749ابن الوردي )زين الدين عمر بن مظفر، ت. 

 .الخصائص )ثلاثة أجزاء(. ت. الأستاذ محمد علي النجار، بيروت: عالم الكتب .ابن جنّي )أبي الفتح عثمان بن جنّي(

 .زناتة والخلافة الفاطمية )الجزء الأول، الطبعة الأولى(. مكتبة سعيد رأفت  .إبراهيم، يوسف سنوسي

 .كراتشي: الصدف ببلشرز .قواعد الفقه .(1986) .البركتي )محمد عميم الإحسان المجددي(

الجزائر:  .المُغْرِب في ذكر بلاد أفريقية والمَغْرب .(1911) .م(1094ه/487البكري )أبو عبيد الله عبد الله بن العزيز المرسي، ت.  
 .نشر دي سلان

 .قواعد المنهج في علم الاجتماع )الطبعة التاسعة(. الإسكندرية، مصر: دار المعرفة الجامعية .(1988) .بدوي، محمد

 .الدمام: دار الكفاح للطّباعة والنّشر .جمال المكان في الرّواية السّعوديّة .(2008) .بلهيد، أحمد سعود

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

503 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 .ترجمة هلساغالب. بيروت: المؤسّسة الجامعيّة للدّراسات والنّشر والتّوزيع .جماليّات المكان .(1983) .باشلار، غاستون 

ت. أحمد محمد شاكر  .سنن الترمذي .ه(279الترمذي )محمد بن عيسى بن سًورة بن موسى بن الضحاك، أبو عيسى، المتوفى:  
 .وآخرين، بيروت: دار إحياء التراث العربي

 .ت. محمد رزّوق، الدار البيضاء .ناصر الدّين على القوم الكافرين .(1987) .م( 1638ه/1048الحجري )أحمد بن قاسم الأندلسي، ت.

الروض المعطار في خبر الأقطار )الطبعة الثانية(. ت. إحسان عبّاس، بيروت:  .(1980) .الحميري )محمد بن عبد المنعم الحميري(
 .مؤسسة ناصر للثقافة

الإحاطة في أخبار  .(1990) .الخطيب )لسان الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الله السلماني، اللّوشي الأصل، المعروف بذي الوزارتين(
 .غرناطة )الطبعة الأولى، أربعة أجزاء(. ت. الدكتور يوسف علي طويل، بيروت: دار الكتب العلمية

 .تاج العروس من جواهر القاموس .الزبيدي )محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني، أبو الفيض، الملّقب بمرتضى(

الموافقات في أصول    .(2005)  .م( 1388ه/790الشاطبي )إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي، ت.  
 .الشريعة )الطبعة السابعة(. ت. عبد الله درّاز، بيروت: دار الكتب العلمية

ت. محمد منير الدمشقي. إدارة  .نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار .الشوكاني )محمد بن علي بن محمد(
(. بيروت، لبنان: منشورات المكتب التّجاري للطّباعة  2(. الفنّ والأدب )ط1970عاصي، ميشال ) -34.الطباعة المنيرية. تسعة أجزاء

 .والنّشر والتّوزيع

 .(. في معرفة النّص. بيروت، لبنان: دار الآداب1999عيد، يمنى )

 .(. عمّان، الأردن: عالم الكتب الحديث1(. الزمان والمكان في الشّعر الجاهليّ )ط 2008فوغالي، باديس )

(. بيروت، 8(. القاموس المحيط )تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة( )ط 2005الفيروز آبادي، مجد الدين بن يعقوب )
 .لبنان: مؤسسة الرسالة للطباعة والنّشر والتّوزيع

 .(. بناء الرّواية )د. ط(. القاهرة، مصر: الهيئة العامّة للكتّاب1984قاسم، سيزا )

 .(. جماليّات المكان )مجموعة الباحثين( )د. ط.(. الدار البيضاء: مطبعة دار قرطبة1981قاسم، سيزا وآخرون )

 .( )ترجمة: محمد الولي العمري(. المغرب: دار توبقال للنّشر1(. بنية اللغة الشّعريّة )ط 1986كوهين، جان ) 

 .(. فلسفة المكان في الشّعر العربيّ الحديث )د.ط.(. دمشق، سوريا: منشورات اتّحاد الكتّاب العرب2001مونسي، حبيب )

 .(. دمشق، سوريا: الهيئة العامّة السوريّة للكتّاب1(. جماليّات المكان في ثلاثيّة حنّا مينة )ط2011مهدي، عبيدي )

 .(. بغداد، العراق: دار الشّؤون الثقافيّة العامّة1(. إشكاليّة المكان في النّص الأدبيّ )ط1986النصير، ياسين )

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

504 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 .(. بيروت، لبنان: المؤسّسة الجامعيّة للدّراسات والنّشر1(. الانزياح من منظور الدّراسات الأسلوبيّة )ط2005ويس، أحمد محمد )

  دي لاس كازاس، المطران بروتولومي: المسيحية والسيف )وثائق إبادة الهنود القارّة الأمريكية على أيدي المسيحيين الإسبان، رواية شاهد 
( العدد  الحقيقة"،  أجل  "من  سلسلة  الإنسانية،  للدراسات  الدولي  المعهد  منشورات  الزين،  عزمي  سميرة  ت.  ط2عيان(،   ،)1  ،

 م. 1991ه/1411

 .117(. العصر المملوكي من تصفية الوجود الصليبي إلى بداية الهجمة الأوروبيّة الثانية. ص 2012مصطفى، نادية محمود. )

(. غازي الغزاة سليمان القانوني. في: اسم الكتاب. تحقيق: محمد الرازقي. الناشر: دار التركي للنشر، تونس، ص 1991كلو، أندري. )
 .120-119و  114

(. دراسة نقدية للمعاهدة المعقودة بين مولاي الحسن والملك شارل الخامس. في: اسم الكتاب )إذا كان متوفرًا(. 1935فينيار، كاثرين. )
 . 169، صفحة  2، العدد 168تحيّة تقدير للأستاذ لوي كاردياك، المجلد  

(. الببليوغرافية العامة للدراسات الموريسكية الأندلسية في العالم. زغوان، تونس، 1995مؤسسة التميمي للبحث العلمي والمعلومات. )
 . 23ص 

(. "أهمّية الأدب الألخميادو الموريسكي في المعجم الإتيومولوجي، القشتلي لخوان كولوميناس"، في  1991بن جميع، محمد نجيب. )
 .60، تونس، ص 6دراسات أندلسيّة، المجلد 

 . 26(. الموريسكيون في اسبانيا والمنفى، ص 2018دي إيبالثا، ميكيل. )

(. "مناهج البحث الاجتماعي". ت. عبد الرحمن، عبد الله محمَّد، والبدوي، محمَّد علي. دار المعرفة الجامعية. 2002الشيباني، عمر. )
 . 173مصر، القاهرة، ص 

(. "تاريخ الموريسكيين السياسي والاجتماعي والثقافي ضمن الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس". ص.  1998هارفي، ل. ب. )
318 /1. 

 . 538الصالح، صبحي. "دراسات في فقه اللّغة"، ص  

 

 

 

 

 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

505 

 الشتات وتأثيره في الأدب الموريسكي                                                                                                         الدرباع      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

The Diaspora and Its Impact on Morisco Literature 

(An Analytical Study of the Most Prominent Works of Diaspora Poets) 

:Researcher 

Rasha Ghazi Derbaa 
1PhD in Arabic Language and Literature, Faculty of Letters and Human Sciences, Islamic University 

of Lebanon, Beirut, Lebanon. 
Abstract: 

This research addresses the issue of Moorish Andalusian poetry and examines the impact of the Moorish catastrophe on it. 

It opens a new avenue for emotional, psychological, and historical critical approaches, shedding light on how the Moorish 

poet conveyed his experience and expressed his feelings of displacement, alienation, and separation, as well as how these 

emotions affected the reader. The study adopts a new critical approach in interpreting this fragmented poetry, revealing its 

aesthetic dimensions and its influence on Andalusian poetry as a whole. 

The research is based on both the historical and psychological approaches, which contribute significantly to explaining the 

concept of “the feeling of diaspora.” These two approaches are applied to three selected poems by prominent Moorish poets 

to highlight the emotional and linguistic aesthetic features in their works. 

The study concludes that the “experience of exile” imposed upon the Moorish poets played a major role in conveying the 

emotions of a displaced people through innovative poetic techniques that went beyond traditional poetic forms. This 

creativity enhanced the appeal of Moorish poetic texts and opened new horizons for the study of this dispersed body of 

poetry, much of which remains hidden in Andalusian manuscripts, potentially enriching Arabic literature and reinforcing its 

aesthetic, cultural, and civilizational significance. 

Keywords: Moorish Andalusian poetry, Moorish catastrophe, Exile experience, Alienation and separation, psychological 

approach, Historical approach, Poetic aesthetics, Andalusian manuscripts, Arabic literature. 

http://www.ajsp.net/

